
 

  
 

  اهداف انبيا از تبليغ دين
  

  پوركبري گلشن
  كارشناسي ارشد علوم قرآن و حديث، دانشكده اصول دين تهران، ايران

  
  

  چكيده 
عصر حاضر كه تبليغات از ابزارهاي رايج در انتقال فكر، فرهنگ و هرگونه پيامي به ديگران است. در 

باشند، تبليغ دين و ارزشهاي نشات گرفته از بحران هاي فرهنگي درصدد تهي كردن انسان از معنويت مي

آن جهت مقابله با اين بحرانها ضرورت ويژهاي دارد. از آنجا كه انبياء الهي در طول تاريخ بشر، با 

بهرهگيري از شيوههاي گوناگون و مناسب، مردم را به ارزشهاي الهي فراخوانده و موجبات هدايت و 

سعادت آنها را فراهم نمودهاند در اين تحقيق برآن شديم كه با روشهاي تبليغ در دعوت انبياء از منظر 

قرآن و حديث آشنا شويم. در اين راستا ابتدا به اهميت و جايگاه تبليغ در اسلام و سپس به اهداف تبليغي 

انبياء و در ادامه به شيوههاي گوناگون انبياء در تبليغ پرداخته شده است. اين تحقيق به روش توصيفي – 

تحليلي و بر پايهي جمعآوري اطلاعات بر مبناي كتابخانهاي انجام گرفته و دامنهي آن در محدودهي آيات 

هاي مختلفي همچون اس اين تحقيق انبياء الهي از روشباشد. براسمي (ع)قرآن كريم و روايات اهل بيت 

الگوسازي، بشارت و انذار، يادآوري نعمتهاي الهي، پرسش و پاسخ، موعظه و تحريك عواطف، استدلال 

منطقي و دعوت به تفكر، همراهي با مردم و جدال احسن و بهرهگيري از ابزار هنر در جهت تبليغ و دعوت 

مردم به توحيد و يكتاپرستي و برقراري قسط و عدل و رشد فضائل اخلاقي و مبارزه با طاغوت استفاده 

  نمودهاند. 

هايكليدي: تبليغ، دعوت، انبياء، روشهاي تبليغ.واژه

  ূ਼࡛ࣣقات ೰دید భ ع࢖وم اিسا਩یधصൎنا೥ه 
Human Sciences Research Journal  

 
  ٤١٣-٤٢٣، صص ١٣٩٩ تابستان، ٢٨دوره جديد، شماره 

     New Period, No 28, 2020, P 413-423  
  

 ISSN (2476-7018)            ) ٢٤٧٦- ٧٠١٨شماره شاپا (
  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             1 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤١٤ 
 

 تحقيقات جديد در علوم انساني فصلنامه 

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

  مقدمه
السلام قرآن مجيد ميباشد. با بررسي آيات قرآن كريم انبياء عليهمبهترين منبع براي شناخت اهداف تبليغي 

كه وحي الهي و استوانة استوار و جامع علوم و حكمتها و معارفي است كه پروردگار براي رشد و هدايت 

  انسان فرو فرستاده است، ميتوان اهداف تبليغ در دعوت انبياء را به شرح زير بيان نمود. 

  

 توحيد و خداپرستيدعوت به 

اصل توحيد و نفي شرك يكي ديگر از مهمترين اصول دعوت انبياء است و به شهادت آيات مختلف قرآن 

ها، شدند، نخستين گفتارشان توحيد بود. توحيد در تمام شاخهها كه مبعوث به نبوت ميهر يك از آن

مخصوصاً توحيد در عبادت و پرستش ميباشد كه از مهمترين اهداف انبياء عليهالسلام در بين جوامع 

  مختلف بشري بوده است و قرآن مجيد دربارة اين موضوع چنين ميفرمايد :

  )٣٧(نحل/ "١و لقد بعثنا في كل امه رسولا ان اعبدواالله و اجتنبوا الطاغوت"

 هيزيدپرغوت بو همانا در هر امتي پيامبري فرستاديم تا اعلام كند خدا را بپرستيد و از پرستش طا

 به اين ترتيب مبارزه با طاغوت ها و تخصيص پرستش به االله در سرلوحة تعليمات همه انبياء بود، چرا كه تا"

شود كه تنها بندة خدا باشد، خداوند كه منبع تمام انسان بندة طاغوت است، در اسارت است، آنگاه آزاد مي

صيغه مبالغه از طغيان به  "طاغوت"جه اينكه ارزش هاي والا، و داراي اسماء و صفات حسني است. قابل تو

معني تعدي و تجاوز از حد و مرز است، از اين رو به شيطان، بت، حاكم جبار، متكبر، مستكبر و هر مسيري 

شود. اين واژه به گفته راغب در مفردات در معني مفرد و گردد، طاغوت گفته ميكه به غير حق منتهي مي

شود) ولسان العرب، جمع بسته مي "طواغيت"ر عين حال گاهي به صورت رود (دجمع هر دو به كار مي

"طاغوت" را به معني شيطان و كاهن و سردمداران گمراهي و ضلالت تفسير كرده است. (مكارم شيرازي، 

(٣٤٢  

هاي پيامبران راستين، دعوت به توحيد و پرهيز از همة طاغوتها است، در حالي كه به هرحال يكي از نشانه

مدعيان دروغين مردم را به شرك و بت پرستي و گاه همچون فرعون دعوت به پرستش خويش ميكردند. 

اعتقاد به طاغوت و پرهيز از آن چنانكه كه در جاي خود گفته شده بازتاب گستردهاي در تمام اعمال انسان 

دارد، مخصوصاً زنجيرههاي اسارت و بردگي را از دست و پاي انسانها برميدارد و آنان را به وحدت و 

 اتحاد و آزادي و عزت فراميخواند. 

 كند :و قرآن كريم در راستاي همين موضوع آية ديگري را نيز بيان مي

  )٢٥(انبيائ/ "و ما ارسلنامن قبلك من رسول الانوحي الي انه لا اله الا انا فاعبدون"

 يد. را بپرستمت پس پيش از تو هيچ رسولي نفرستاديم مگر آنكه به او وحي كرديم كه غير از من خدايي نيس

                                                
  ٣٦سوره نحل/. ١

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             2 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤١٥ 
 

     اهداف انبياء از تبليغ دين   

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

فرمايد مضمون توحيد خدا و وجوب عبادت اوست. و عقيده در اين آيه خطاب به پيامبر اسلام (ص) مي 

حق جز بر پايه توحيد و نفي شريك از ذات الهي استوار نميشود و از اين آيه چنين استفاده ميگردد كه 

سيرة مستمر و سنت الهي از اول هم بر همين پايه بوده است كه چه در مورد پيامبر اسلام و چه در مورد 

  ساير پيامبران روح دعوت ديني بر پايه توحيد ربوبي استوار بوده است" (الميزان، ذيل آيه ٢٥ انبياء)

كه حضرت عيسي دعوت به پرستش چند خدايي كرده كه اين و امكان دارد عده اي بر اين عقيده باشند "

كند" (گزيده تفسير نمونه ذيل آيه آيه در ردّ عقيدة آنان اين شبهه را از دعوت اين پيامبر الهي نيز پاك مي

  ٢٥ انبياء)

اي از زحمات انبياء در راستاي تحقق يابيم كه بخش عمدهفلذا با توجه به آيات قرآن كريم درمي

  خداپرستي و گسترش آن بوده است. 

  

 فراگيري اجراي عدالت

هاي اجتماعي، فرهنگي، اقتصادي و سياسي از اجراي عدالت و جلوگيري از ظلم در ابعاد مختلف ساحت

اهداف بزرگ ارسال رسل و بعثت پيامآوران الهي بوده است. ظلم و بيداد، انسانها را به جاي عبوديت 

خداوند به كرنش در مقابل ستمگران وا داشته و از بزرگترين نعمات الهي كه آزادي است محروم ميسازد 

  قرآن مجيد در بيان اين موضوع به اين آيه اشاره ميفرمايد:

الميزان ليقوم الناس بالقسط و انزلنا الحديد فيه بأس شديد  لقد ارسلنا رسلنا بالبينات و انزلنا معهم الكتاب و"

  )٢٥(حديد/ "االله من ينصره و رسله بالغيب ان االله قوي عزيزومنافع للناس وليعلم 

ما پيامبرانمان را با دليلهاي روشن فرستاديم و با آنها كتاب و ميزان را نيز نازل كرديم تا مردم به عدالت 

عمل كنند. و آهن را كه در آن نيرويي سخت و منافعي براي مردم است فرو فرستاديم، تا خدا بداند چه 

  غياب، او و پيامبرانش را ياري مي كند. زيرا خداوند توانا و پيروزمند است. كسي در 

  در اين آيه به سه چيز به عنوان مقدمه اقامه عدل اشاره شده است. 

كه به معني دلايل روشن است و شامل معجزات و دلايل عقلي حقانيت دعوت انبياء و اخبار  :الف: بينات

 انبياء پيشين مي شود. 

 كه اشاره به كتب آسماني است و شامل بيان معارف و عقايد و احكام و اخلاق است ب: كتاب:

ها از بديها و ارزشها از ضدارزشها و حق از كه به معني قوانين است كه معيار سنجش نيكيج: ميزان :

 باطل است. 

دهد كه بتوانند انسانها را براي اقامه عدل بسيج كنند. تجهيز انبياي الهي با اين سه نيرو به آنها امكان مي

جالب توجه اينكه اقامه عدل را به انبياء نسبت نميدهد بلكه ميگويد! جوامع انساني بايد آنچنان تربيت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             3 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤١٦ 
 

 تحقيقات جديد در علوم انساني فصلنامه 

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

شوند كه خود قيام به عدل كنند ! و مهم نيز همين است كه اين مسئله به صورت خودجوش در جامعه در 

 آيد و نبايد به صورت تحميلي يا اجباري باشد و مطالبه عمومي عدالت را متذكر ميشود. 

از قوانين الهي به خاطر آن است كه ميزان و ترازو وزن هر چيزي را آن گونه كه هست  "ميزان"تعبير به 

دهد، قوانين الهي در مسائل حقوقي نيز روشن مي سازد، و به هرگونه نزاع و گفتگو در مقدار آن پايان مي

گيرد قابل اعتماد نيست هرگز ها سرچشمه ميا كه قوانين بشري كه از علم ناقص انسانچنين است. و از آنج

نميتواند عدل و داد را در جوامع انساني برقرار سازد. اين كار را منحصراً قوانين الهي ميتواند بر عهده 

بگيرد. كه از علم بيپايان خدا سرچشمه ميگيرد و خطا و اشتباهي در آن نيست و براي همه اهل ايمان قابل 

 اعتماد و اطمينان است. 

شوند كه به هيچيك از اين امور اعتنا نكرده، و براي حفظ منافع و البته در اين ميان گروهي پيدا مي

هوسهاي شيطاني خويش همه چيز را زير پا مي گذارند كه بايد با زور و اسلحه با آنها مقابله كرد و جمله 

كه در ادامه همين  "ما آهن را نازل كرديم كه در آن قوت شديدي است": "س شديدو انزلنا الحديد فيه بأ"

  فهمند. آيه گويي اشاره به اين گروه است كه زباني جز زبان زور و اسلحه را نمي

هاي (نازل كرديم) در مورد آهن گرچه بعضي را بر اين داشته كه بگويند آهن و يا سنگ "انزلنا"تعبير به 

آهني از كرات ديگر به كره زمين آمده است ولي با توجه به اينكه اين تعبير در غير مورد آهن، مانند 

انواعي از حيوانات كه در آية ٦ سوره زمر به آن اشاره شده است و يا لباس كه وسيله پوشش بدن آدمي 

است چنانچه در آيه ٢٦ سوره اعراف به آن پرداخته شده است. (اعراف/٢٦) معلوم ميشود كه مفهوم آن 

خلقت و آفرينش الهي در خود زمين است ولي از آنجا كه از مقام بالا و بلند پروردگار اين موهبت به مقام 

پايين يعني انسانها بخشيده شده تعبير به "انزلنا" و فرو فرستاده شده است. اين تعبير در سخنان روزمره نيز 

ديده ميشود به عنوان مثال وقتي از رئيس يك مملكت دستور يا هديهاي براي افراد زيردست فرستاده 

 ميشود ميگويند اين دستور يا اين هديه از "بالا" است و لفظ "بالا" به عنوان مقام بالا استفاده ميشود. 

  فرمايد: نظر ديگري دارد ايشان مي "دالحديانزلنا "علامه طباطبايي در تفسير

آورد ر موجودي را پس از تعيين حدود وجوديش به اين عالم ميمنشأ وجودي هر چيز نزد خدا است او ه

كه اين خود نوعي نزول است. عدالت واقعي در سايه قانون و رهبري الهي است. و فلسفه نبوت ايجاد 

عدالت است و مردم هم بايد مطالبه قسط و داد كرده و از حقوق خويش آگاه باشند. چون قسط در اين آيه 

  شود"(الميزان ذيل ايه ٢٥ حديد)امل همه چيز ميطلق آمده است پس شم

ها تسلط پيدا كرده و سپس آنها را به استضعاف پرواضح است كه ظالم اول بر ايمان و عقيده انسان

ميكشاند و اگر مطالبه عدالت از توده مردم نباشد به يقين ايمان مردم دچار تزلزل شده است زيرا كه در 

درجه اول توده مردم به اين باور رسيدهاند كه خداوند واحد گروهي از بشر را با مزاياي خاصي در خلقت و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             4 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤١٧ 
 

     اهداف انبياء از تبليغ دين   

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

طبيعت آفريده و آنان را از ويژگيهاي حقوقي خاصي برخوردار ساخته است كه اين اعتقاد هم باعث رشد 

  ظالم و پذيرش ظلم توسط مظلوم خواهد شد و قرآن به آن اشاره كرده زيرا فرعونيان ميگفتند.

  )٢٥(فازعات/ "ربكم الاعليأنا "

 به معناي اينكه مقام ربوبيت به آنها افاضه شده است. 

  گويد.و يا قارون مي

  )٧٨(قصص/ "انما اوتيته علي علم عندي"

هاي اقتصادي طبقات بالا، موهبتي طبيعي و الهي در نظر عامه ميباشد و از طرفي بنابراين اساس برخورداري

محروميت طبقات پايين نيز امري ضروري به فطري قلمداد ميگردد و ديگر هيچ انگيزهاي براي احياي حق 

نيست و همة تقصيرها از ذات مقدس پروردگار برداشت ميشود و اين افكار لبة تيز دشنة دشمن را به سمت 

خداوند نشانه ميرود. لذا پيامبران با آموزشهاي معارف عدالتخواهانه بايد با اين تفكر غلط و اين استثمار 

انديشه مبارزه كرده و از اذهان توده مردم ريشهكن كنند تا بين خالق و مخلوق ارتباط برقرار كرده و صلح و 

  آرامش را به ارمغان بياورند لذا خداوند به پيامبر ميفرمايد: 

  )٩(حجرات/ "فاصلحو بينهما بالعدل واقسطو ان االله يحب المقسطين"

نها صلح برقرار كن هميشه با هر دوست يا دشمن عدالت داشته باشيد كه خداوند با حفظ عدالت ميان آ

 دارد. بسيار اهل عدل و داد را دوست مي

  توان فهميد كه اگر طالب صلح و آرامش هستيم تنها راهش عدالت و قسط ميباشد. از اين آيه مي

  
 تعليم و تربيت

ها و افزايش درك، دانش و تعليم كتاب و حكمت به آنان يكي ديگر از اهداف پيامبران رشد عقلي انسان

  بوده است. قرآن مجيد اين مطلب را با آية دوم سوره جمعه چنين تبيين ميكند:

هو الذي بعث في الاميين رسولا منهم يتلوا عليهم آياته و يزكيهم و يعلمهم الكتاب والحكمه و ان كانو من "

  )٢(جمعه/ "قبل لفي ضلال مبين

سواد پيامبري از خود آنان مبعوث داشت تا آياتش را بر آنها بخواند و[ يي است كه در ميان مردم بياو خدا

از اخلاقيات زشت] منزه سازد و كتاب و حكمت شان بياموزد. اگرچه پيش از آن در گمراهي آشكار 

بودند. از اين آيه كريمه درمييابيم كه پيامبر اسلام (ص) در جامعهاي مبعوث به رسالت ميشود كه از 

شاخصه هاي مهم شناختي آن جامعه نه تنها بيسوادي و كاستي دانش آنهاست بلكه گمراهي آنان آشكارا 

بر همه واضح و مبرهن است زيرا خداوند كلمه ضلال مبين را در اين موضوع به كار ميبرد كه رساترين 

تعبيري است كه وضعيت عرب جاهل آن زمان را مشخص مينمايد كه گمراهي هاي آنها نه تنها مخفي 

نبود بلكه از هر نظر آشكار بود مثل افتخار به بتپرستي، تبليغات زشت قبيلهاي خونريزي مداوم - 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             5 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤١٨ 
 

 تحقيقات جديد در علوم انساني فصلنامه 

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

غارتگري كه زشتي اين اعمال بر كساني كه خارج از اين وادي باشند واضح و مبرهن است و خداوند 

ميفرمايد: پيامبر امي را فرستاده است حال اينكه معني اين پيامبر اهل امالقري بوده و يا مانند آنها بي سواد 

بوده است و يا غير يهودي بوده است كه يهوديان به غير بنياسرائيل لقب امي ميدادند فرق چنداني بر اصل 

قضيه كه تعليم و تعلم و تزكيه بوده ندارد و با توجه به نظر علامه طباطبايي كه اعتقاد دارند" اين آيه 

استجابت دعاي حضرت ابراهيم و حضرت اسماعيل(سلاماالله عليها) در آيه ١٢٨ بقره است (و يتلو عليهم 

آياته)، ايات كتاب خدا را بر آنان بخواند. يعني پيامبر امي (كه همه صفات امي بودن را شامل مي شود) امي 

بودن، صفت رسول خدا (صلي االله عليه و آله و سلم) است كه آيات كتاب خدا را بر آنها تلاوت ميكند و 

  منظور از "تعليم كتاب" بيان الفاظ و تفسير معاني مشكل و مشابه آن است. 

  
 رشد فضايل اخلاقي

يكي از اهداف اساسي پيامبران جهت هدايت انسانها، رشد سجاياي اخلاقي و دور ساختن جامعه از مفاسد 

السلام در قرآن آيات بسياري به چشم ميخورد كه پيامبران بوده است. با مروري بر تاريخ پيامبران عليهم

الهي عليهمالسلام در برابر رذائل اخلاقي و مفاسد اجتماعي ايستادگي نموده و با تمام توان در جهت اصلاح 

جامعه ميكوشيدند. پيامبر اسلام صلياالله عليهوآله نيز در اين عرصه با جدّيت تلاش كرده و قرآن مجيد، 

 پاكسازي انسانها از آلودگي را از اهداف بعثت پيامبر (ص) برشمرده و ميفرمايد:

هو الذي بعث في الاميين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته و يزكيهم و يعلمهم الكتاب و حكمت و ان كانو من "

  )٨١-٧٩(نهج البلاغه، حكمت "قبل لفيضلال مبين

سواد پيامبري از خود آنان مبعوث داشت تا آياتش را بر آنها بخواند و او خدايي است كه در ميان مردم بي

 [از اخلاقيات زشت] منزه سازد و كتاب و حكمتشان بياموزد. اگرچه پيش از آن در گمراهي آشكار بودند. 

هاي اخلاقي در جامعه تا حدي است كه بارها پيامبر گرامي اسلام دليل بعثتش را آگاهي اهميت نشر ارزش

  از فضايل اخلاقي و نشر آن معرفي ميفرمايد. 

  
 هاآزادي انسان

  فرمايد :يكي ديگر از اهداف تبليغي پيامبران نجات انسان از چنگال اسارت و استبداد است و مي

  )١٥٧الذين يتبعون الرسول النبي الامي. . . . . ويضع عنهم اصرهم والاغلال التي كانت عليهم. . .)(اعراف/"

كند. همان كسي كه صفاتي را در تورات و انجيلي پيامبر امي كه فرستادة خداست پيروي ميكساني كه از 

 كه نزدشان است مييابند، او آنها را به نيكيها دستور ميدهد و از زشتي ها باز ميدارد. 

ها را براي آنها حلال و ناپاكيها را حرام ميشمرد، و بارهاي سنگين و زنجيرهايي را كه بر آنها بود پاكيزه

بر ميدارد. بيشك يكي از اهداف تبليغ در رسالت انبيا و رسيدن انسان به آرامش و نشاط روحي است كه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             6 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤١٩ 
 

     اهداف انبياء از تبليغ دين   

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

اين موضوع در احوالات انصار، حواريون وصحابي، هنگامي كه در جوار پيامبران هستند قابل مشاهده است 

و از نشانههاي آن همان آزاد كردن انسانها از چنگال اسارتها است، زيرا هميشه زمامداران مادي براي 

تثبيت موقعيت خود، انسانها را به غل و زنجير كشيدهاند، انواع تحميلها را بر او روا داشته، حتي به نام 

آزادي آزاديش را سلب كردهاند، تنها مكتب انبياء است كه به انسان آزادي ميبخشد و از زير فشار بار 

 تحميلات طاغوتيان رهايي ميدهد. 

  
 دعوت به وحدت و رفع اختلاف در ميان مردم

ها از اختلاف رنج ميبرند و جوامع بشري در آتش اختلاف گرفتار هستند و نيروهاي عظيم و هميشه انسان

امكانات فراوان به خاطر آن بر باد ميرود، نيروها و امكاناتي كه اگر به جا خرج ميشد محيط جهان را 

گلستان ميكرد. از سوي ديگر يقيناً انسانها قادر به رفع اختلاف از ميان خود نيستند چرا كه علم آنها به 

حقايق از هر جهت محدود است و بعلاوه خودخواهيهاي انسان باعث ميشود كه ارتباطاطش را براي 

منافعش تعريف كند و تعريف منافع انسانها از ديدگاههاي گوناگون مختلف ميباشد لذا انبياء كه علمشان 

از درياي بي انتهاي علم خدا سرچشمه ميگيرد و در سطحي مافوق ديگر انسانها قرار دارند ميتوانند نقش 

مهمي در برطرف ساختن اختلافات داشته باشند. هرچند همة انسانها زير بار قوانين الهي نميروند و 

اختلافات زندگي مردم دنيا به طور كلي برچيده نميشود ولي مطمئناً ميتوان اختلافات را در پرتو تعليمات 

انبياء برطرف نمود و يا حداقل در تشخيص حق يا باطل بودن طرفين مخاصمه آنها سيره انبياء ياري جست 

  زيرا كه خداوند كريم هدف تبليغ انبياء الهي را يكسان دانسته است و ميفرمايد: 

  هيچ فرقي بين هيچ يك از پيامبران نيست.  )٢٨٥(بقره/". .رق بين احد من رسله. . . لا تف"

همه پيامبران داراي امتياز الهي بوده اند كه به مرام و مكتب خويش ايمان قاطع داشتند و هيچ گونه تزلزلي 

  در اعتقاد خود نداشتند. قبل از همه، خودشان مومن بودند و بيش از همه استقامت و پايمردي داشتند. 

  فرمايد:علامه طباطبايي در الميزان ذيل اين آيه مي

گذاشتند. مثلا يهوديان بين حضرت موسي با پيامبر ي بين خود و ديگر موحدان فرق مينمومنان هر دي"

اسلام و حضرت مسيح فرق ميگذاشتند. مسيحيان هم بين حضرت عيسي با حضرت موسي با پيامبر اسلام 

فرق ميگذاشتند. به همين جهت موحدين دسته، دسته شدند و اديان جداگانهاي درست كردند. با اينكه 

خدا همگي را به يك امت و يك دين كه دين فطرت است خلق كرده و به رسولش ميفرمايد: ما هرچه بر 

تو نارل كرده ايم قبل از تو به نوح و اوصيايش، ابراهيم، موسي و عيسي هم سفارش كردهايم. لذا دستور 

كلي براي همه پيامبران بزرگ الهي اين بوده كه دين خدا را برپا دارند و از تفرقه جلوگيري كنند." 

  (الميزان/ذيل ايه ٢٨٥ بقره)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             7 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤٢٠ 
 

 تحقيقات جديد در علوم انساني فصلنامه 

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

هاي عالي پيامبران در تبليغ دين وحدت كلمه و پرهيز از تفرقه و هرآنچه باعث جدايي يقينا از هدف

  انسانها از هم ميشود بوده است و دستور اكيد خداوند در قرآن به همه بشريت اين چنين است. 

  
 انسانيدعوت به حيات و زندگي 

  باشد لذا خداوند مي فرمايد: يكي از اهداف تبليغ در دعوت انبياء حيات واقعي افراد بشر مي

  )٢٤(انفال/ "يا ايها الذين آمنوا استجيبو االله ولرسول اذا دعا كم لمايحييكم"

ايد دعوت خدا و پيامبر را اجابت كنيد. هنگامي كه شما را به سوي چيزي اي كسانيكه ايمان آورده

 ميخواند و شما را زنده ميكند. 

ترين هدف انبياء الهي را بيان مي نمايد كه هدف بعثت انبياء را زندگي و ن آيه با كوتاهترين سخن، جامعاي 

شمرد، حيات مادي، حيات معنوي، حيات فرهنگي، حيات اقتصادي، حيات حيات در تمام ابعادش برمي

گيرد. كه گرچه در آيات قرآن حيات گاه به معني حيات برميسياسي، حيات اخلاقي و اجتماعي را در 

گياهي(حديد/١٧) آمده است و گاه حيات حيواني(فصلت/ ٣٩) ولي در اين آيه به معناي حيات انساني 

 آمده است، چنانچه در آية ديگري ميفرمايد:

كسي كه مرده (و گمراه) بود و  ) آيا١٢٢(انعام/ ". . . او من كان ميتاً فاحييناه وجعلنا له نوراًيمشي به"

  "هدايتش كرديم همانند كافران گمراه است.

آيد، حيات حيواني نيست. چون بدون پرواضح است كه مقصود از حياتي كه با دعوت انبيا فراهم مي

ها ميباشد. حيات قصود حيات و زندگي در تمام زمينهدعوت انبياء نيز اين نوع حيات وجود دارد. بلكه م

انسان در ايمان و عمل صالح است و خداوند و انبياء همه مردم را به همان دعوت كردهاند. اطاعت از فرامين 

  آنان نيز رمز رسيدن به زندگي پاك و طيب است. 

  
 اتمام حجت براي معاندان

  آيد. اتمام حجت بر بندگان هم جزء اهداف تبليغي در دعوت انبياء به حساب مي

لجوج و خودخواه كه قبول دعوت انبياء را مخالفت منافع و اعمال خويش مي بينند  معمولاً گروهي از مردم

گيري مخالفي دارند. چنانچه عد از بعثت پيامبران همواره موضعزنند و با اينكه باز پذيرش آن سر باز مي

بعثت پيامبران الهي صورت نمي گرفت ممكن بود. هزار گونه ادعاهاي مختلفي پديد آيد كه مدعي باشند 

اگر پيامبران الهي آمده بودند ما با آغوش باز از آنها استقبال ميكرديم به همين دليل يكي از اهداف دعوت 

و تبليغ پيامبران اتمام حجت براي همة مخالفان ميباشد و اين اتمام حجت اولاً بر اساس عدالت الهي 

ميباشد و ثانياً زبان دروغگويان پرمدعا را كوتاه ميكند و يا به تعبير علميتر مسئله استحقاق مجازات را 

  براي اين گروه از بديهيات به شمار خواهد رفت لذا خداوند در قرآن كريم در اين زمينه اينطور ميفرمايد:

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             8 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤٢١ 
 

     اهداف انبياء از تبليغ دين   

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

  )١٦٥(نساء/ "الناس علي االله حجة بعدالرُّسل رسلاً مبشرين و منذرين لئلاّ يكون"

دهنده و بيم دهنده بودند تا براي مردم بعد از آنها بر خدا حجتي باقي نماند پيامبراني (فرستاديم) كه بشارت 

خداوند با ذكر سرنوشت اقوام گذشته توسط انبياء به عاقبت آنان و  (نسبت به همه اتمام حجت شود)

هايي را كه كسب كردهاند توجه داده و عبرت گرفتن و هوشيار شدن را در پي ذكر قصة گذشتگان تجربه

هشدار ميدهد و به تفحص دربارة سرنوشت گذشتگان ترغيب نموده تا با مطالعة آن اتمام حجتي باشد 

  براي مردم هر زمان كه خواهان هدايت و رستگاري باشند. 

  

 تشكيل حكومت صالحان

براي برقراري عدالت در سطح جامعه از اهداف  "عدل الهي"به طور كلي ايجاد حكومت الهي بر اساس

در دعوت انبياء بوده است. چه آنها كه توفيق پياده كردن آن را يافتند و چه آنهايي كه بر اثر اوضاع تبليغي 

و شرايط خاص زمانشان قادر به انجام آن نشدند خداوند به شكل لطيفي به اين مضمون در قرآن كريم 

  فرمايد:اشاره مي

  )١٠٥(انبيائ/"يرثُها عبادي الصالحونو لقد كتبنا في الزّبور من بعد الذكّر انَّ الارضَ "

 (تورات) مقرر داشتيم كه بندگان صالح من وارث حكومت زمين خواهند شد.  در زبور بعد از ذكر 

 مرحوم طبرسي در تفسير زبور و ذكر سه قول نقل كرده است: 

خست در لوح اول زبور به معني تمام كتب انبياء است و ذكر به معني لوح محفوظ است. يعني اين حكم ن"

نازل  هايي است كه بعد از توراتمحفوظ و پس در تمام كتب انبياء آمد. دوم اينكه زبور به معني كتاب

شده است و ذكر به تورات اشاره دارد. و در سوم زبور به معني زبور داوود است وذكر به معني تورات 

  باشد" (مجمع البيان، جلد٧ : ٦٦). مي

گيري تعليمات هد كه اين حكم عمومي و سنت مستمر الهي بوده كه جهتددر هر صورت آيه نشان مي

انبياء به سوي تاسيس حكومت صالحان و نيكان و پاكان در كره زمين بوده است، و گاه بعضي از آنان 

اند اما مصداق كامل آن طبق روايات متواتر هنگام ظهور حضرت اي از آن شدهموفق به تشكيل نمونه

 اه) خواهد بود. مهدي(ارواحنا فد

اين نكته نيز مسلّم است كه تأمين اهداف اديان الهي و انبياء بدون تشكيل چنين حكومتي كامل نخواهد شد، 

شود، حكام الهي به طور كامل پياده نميزيرا تجربه نشان داده كه تنها از طريق توجه و نصيحت و اندرز ا

بلكه بايد از اهرم حكومت در تمام ابعاد استفاده كرد و زندگي انسانها را از لحظه تولد تا هنگام مرگ 

زيرپوشش تعليمات آسماني قرار داد و تعبير به "عبادي الصالحون" تعبيري است بسيار جامع و گويا كه 

تمام شايستگيها از نظر"ايمان" و "علم" و "تقوا " و "مديريت و تدبير" را شامل ميشود. و تنها چنين 

 اشخاصي هستند كه ميتوانند وارث حكومت زمين گردند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             9 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤٢٢ 
 

 تحقيقات جديد در علوم انساني فصلنامه 

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

ترديد اگر حاكم و پيامبر الهي در اجراي قوانين حكومتي منطبق باشند، مسير دعوت الهي مناسب تر و بي 

وري بيشتري خواهد داشت. در غير اين صورت اگر دستورات بهتر انجام خواهد شد و نتيجة بهتر و بهره

نين الهي نخواهد بود زيرا بايد حاكم و پيامبر الهي با هم در تضاد باشد معمولاً حاكم حاضر به پذيرفتن قوا

تغييرات بنيادي در سيستم اداره كشور بر اساس قوانين الهي انجام پذيرد و حاكم تصور خواهد كرد كه 

شود و حاكميتيش ت خود ميپياده كردن قوانين الهي باعث هرج و مرج گسترده در سرزمين تحت حكوم

ضايع ميگردد و از طرفي پيامبر هم نمي تواند بدون داشتن ضمانت اجرايي قانون الهي را در جامعه به طور 

 كامل اجرا كند. 

البته موارد ناقص اين فرضيه هم وجود دارد و در قرآن به آن اشاره شده است در سوره نمل آمده است با 

پذيرش دين الهي توسط ملكه سبا تمام سيستم اداره جامعه دچار تحول شده و ساختارهاي، اجتماعي، 

ي و سياسي آن جامعه را دگرگون كرد، اما ملكه سبا از آن حمايت كرد و پيامبر خدا هم در اجراي اقتصاد

امر خدا او را ياري كرد و مدل موفقي در اين سرزمين اتفاق افتاده كه خداوند در قرآن در سوره نمل طي 

 آن را به تصوير كشيده است.  ٤٤الي  ٣٧آيات 

 وغين روحانيون و معابد مبارزهش حاكميت ديني توانست با احكام دراز طرفي حضرت داوود در سايه دان 

كند. اگر ايشان حاكم و پيامبر توأمان نبود شايد اثر شكستن اين بدعت غلط اينگونه در تاريخ ماندگار 

نميشد و يا حضرت يوسف نمي توانست جان هزاران انسان را از قحطي نجات دهد لذا ايجاد حاكميت و 

حكومت ديني از بزرگترين و ارزشي ترين آمال و اهداف پيامبران الهي بوده است. تشكيل حكومت 

صالحان از ضروريات تبليغ در دين است و پيامبر اسلام هم براي ايجاد و حفظ جامعهاي با حاكميت ديني 

 تلاش بسيار نموده است. 

توان گفت: اهداف تبليغ در مكتب انبياء الهي، نجات مردم از طاغوتها و هواهاي نفساني و بطور كلي مي

جهل و تفرقه و شرك و دعوت به خدا و قانون الهي و مبارزه با ظلم و برقراري قسط و عدالت اجتماعي 

  بوده است. 

  
  گيرينتيجه

برخي از اهداف تبليغ در دعوت انبيا مانند دعوت به يكتاپرستي و دوري از شرك و طاغوت، فراگيري 

اجراي عدالت و پرهيز از ظلم، تعليم و تربيت، رشد فضائل اخلاقي، پرهيز از تفرقه و تشكيل حكومت 

ايم تا مشخص گردد هدف يك مبلغ آيات و روايات آن را تبيين نمودهاسلامي اشاره شد و با استناد به 

 مسلمان از تبليغ دين چه بايد باشد. 

  
  
  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            10 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html


 

٤٢٣ 
 

     اهداف انبياء از تبليغ دين   

  ١٣٩٩ تابستان ، شماره بيست و هشتمدوره جديد، 

١٣٩٩ 

  و مآخذ منابعفهرست 
 ي آيت االله مكارم شيرازي. القرآن كريم، ترجمهــ 

البلاغه، چاپ اول، محقق محمد ابراهيم، كتابخانه بن هبه االله، شرح نهجابن ابي الحديد، عبدالحميد ــ

 آيتاالله مرعشي نجفي، قم ١٤٠٤ ه ق. 

 .ه ش ١٣٧١الكتب اسلاميه تهران گران، تفسير نمونه، چاپ دهم، دارمكارم شيرازي، ناصر و دي ــ

 .ه ش ١٣٧٨، پيام قرآن، چاپ هفتم، دار الكتب اسلاميه تهران ------ ــ

االله يزدي طباطبايي و هاشم بيان في تفسير القرآن، مصحح، فضلالطبرسي، فضل بن حسن، مجمع ال ــ

 رسولي، چاپ سوم، ناصرخسرو تهران ١٣٧٢ ه ش. 

حسين، الميزان في تفسير القرآن، مترجم موسوي، چاپ دوم، نشر موسسه دارلكتب طباطبايي، سيدمحمد ــ

 .ه ش ١٣٩٠اسلامي، تهران 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jn

ri
hs

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            11 / 11

https://jnrihs.ir/article-1-343-en.html
http://www.tcpdf.org

